Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

Dist

oo Koo i lis Vs s
Junio 2014, n° 6, pp. 3-14

EL CICLO VITAL DE LA MUJER EN LOS TEXTOS DE MUSICA TRADICIONAL DE
DON BENITO Y SU COMARCA
Maria Teresa Hidalgo Hidalgo

Resumen

En la comarca de Vegas Altas del Guadia-
na se conserva aun hoy un inmenso legado de
musica tradicional, en el que las mujeres han
desempefiado un papel trascendental. Como
informantes y conocedoras de este patrimonio
intangible han sido claves para gran cantidad de
trabajos de recopilacion. Como partes de un
ciclo vital musical, han cantado en diferentes
momentos de su vida textos que son un claro
reflejo de los roles y estereotipos asociados a su
género y que le vienen marcados desde la socie-
dad y cultura a la que pertenecen. Las mujeres
han llenado con sus cantos diversos espacios,
dejando sus sonidos a modo de huellas imborra-
bles por incalculables senderos. Este articulo
pretende sacar de la invisibilidad estas acciones
ligadas a las mujeres, en este territorio tan con-
creto, rescatando ademas parte de este gran
patrimonio musical, a partir de un repaso por los
textos de musica tradicional recogidos mediante
trabajo de campo en varias localidades de la
comarca.

PALABRAS CLAVES: Mujer, musica tradicional, etno-
musicologia, Don Benito, Vegas Altas del Guadiana.

Abstract

In the region of Vegas Altas del Guadiana
an immense legacy of traditional music, in which
women have played a major role is still preser-
ved today. As informants and knowledgeable of
this intangible heritage have been key to many
papers collection. As parts of a musical life cy-
cle, they have sung at different times of his life
texts that are a clear reflection of the roles and
stereotypes associated with their gender and
that are marked from the society and culture to
which they belong. Women have filled their
songs with different spaces, leaving their indeli-
ble sounds like a fingerprint for untold trails.
This article seeks to draw from these actions
linked invisibility of women, in this very specific
territory also bailing part of this great musical
heritage, from a review of the text of traditional
music collected through fieldwork in various lo-
cations in the region.

KEYWORDS: Female, traditional music, ethnomusico-
logy, Don Benito, Vegas Altas del Guadiana.



4 Rhwvaa, 6 (Junio 2014)

EL CICLO VITAL DE LA MUJER EN LOS TEXTOS DE MUSICA TRADICIONAL DE
DON BENITO Y SU COMARCA.
Maria Teresa Hidalgo Hidalgo

Introduccion.

La mausica constituye un elemento importante de transmisién, reproduccién y afianzamiento de for-
mas de vida, comportamientos y actitudes. La musica de tradiciéon oral de forma particular contribu-
ye a la transmision de modelos propios de una época y sociedad determinadas. Un analisis concreto
de los textos de estas canciones puede permitir acotar y esclarecer los roles y estereotipos asociados
al ciclo vital de la mujer. Reconocidos musicélogos de la talla de Alan Merriam han sefialado a lo lar-
go de los afios como a partir de los textos de las canciones tradicionales es posible golpear rapida-
mente los mecanismos protectores para llegar a una compresion de los elementos distintivos de una
cultura.

En las dltimas décadas del siglo XX empiezan a surgir corrientes tanto antropoldgicas como etnomu-
sicologicas, preocupadas por rehacer una historia cultural, que se cimiente en una igualdad de géne-
ros y en remarcar la importancia de la mujer como agente hacedora y transmisora de cultura, inten-
tando liberar las disciplinas de posiciones androcentristas. Tal y como plantea Pilar Ramos, “Con el
postmodernismo se cuestionan las nociones fundamentales de la etnomusicologia y a su vez se
abren nuevas corrientes, como puede ser la mujer en la musica” (Ramos, 2003, p.37).

La necesaria ruptura con estas primeras limitaciones en referencia al papel cultural de la mujer, dara
lugar a que durante el siglo XXI, se hayan desarrollado gran cantidad de trabajos siguiendo una mis-
ma linea, y aunque pioneros, la falta de nuevos enfoques han empezado a convertir estos trabajos
en un lugar comun y han terminado sosteniendo lineas de trabajo cada vez mas petrificadas, del ti-
po, mujeres intérpretes, mujeres en el piano o mujeres compositoras (1). La mujer a estudiar dentro
del contexto musical era aquella capaz de escribir en clave de sol, y la bibliografia en referencia a
biografias de mujeres ilustres o historias de mujeres, fueron las lineas dominantes en Espafia desde
la década de los 50.

De ahi la necesidad de airear los sétanos de la disciplina y empezar abrirse a la complejidad humana
y a la gran cantidad de estudios mas alla de un rescate de nombres de mujeres y “musica culta”.
Este articulo, que muestra los resultados de un minucioso trabajo de investigacion desarrollado en la
localidad de Don Benito y su comarca, pretende seguir una linea novedosa que aporte un reciclado
punto de vista, a estos estudios sobre musica y mujeres, reivindicando una investigacion de tipo cul-
tural y social que se preocupe no sélo por los nombres, sino también por los contextos, y por la via
clave de transmision de la musica tradicional, las canciones, que se convierten en un recurso esen-
cial.

“Ciertamente la categoria de mujer que se muestra en los textos de canciones tradicionales
acaban imponiéndose como realidades, proponiendo un orden y confiriéndoles un fundamen-
to que hace concebirlas como algo natural. Estas categorias, musicalmente establecidas y re-
forzadas, en el ambito social son de importancia primario en tanto en cuanto determinan posi-
ciones, relaciones y limites a éstas” (Diaz, 2006, p.53)

A lo largo de este texto se va a llevar a cabo un analisis del ciclo vital de la mujer descrito a partir de
las evidencias que aportan las canciones de tradicion oral, recogidas mediante trabajo de campo de
forma mayoritaria en la localidad de Don Benito, y otros puntos de la comarca de las Vegas Altas del
Guadiana, como son Villanueva de la Serena y Santa Amalia, y La Haba, perteneciente a la comarca
de La Serena. En total se llev6 a cabo una recogida de 31 canciones de tradicién oral, que han sido
clasificadas en cinco fases: canciones de cuna, canciones infantiles, canciones de ronda, canciones
de boda y canciones de defuncién. Debido a la memoria etnografica de las informantes, todas muje-
res y pertenecientes a esta zona geografica, el andlisis nos mostrara a través de las canciones el ci-
clo vital de las mujeres en el entorno durante el siglo XX.



5 Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

1. Canciones de cuna.

El primer estadio del ciclo vital, es el relacionado con el nacimiento y la dependencia del recién naci-
do con respecto a su madre. Es en este momento cuando entran en juego las canciones de cuna. El
poeta Federico Garcia Lorca, en su conferencia sobre las nanas llegé a decir que “Espafia usa sus
melodias para tefiir el primer suefio de sus nifios” (Lorca, 1928). Y en cierto modo asi es, estas pri-
meras canciones ademas de buscar que los nifios duerman, tifien sus suefios del color de la realidad
de quienes tiernamente les cantan.

Las canciones de cuna que encontramos en esta comarca, suelen estar mas ligadas a las madres y a
las abuelas, ya que solian ser ellas quienes se encargaban del hogar y por consiguiente, del cuidado
de los hijos. En muchas de estas canciones el papel de proteccion de los recién nacidos se intercala-
ba con las tareas domésticas, poniendo de manifiesto desde este primer momento, las actividades
gue aparecen asociadas a la mujer y dejandolo patente en el recuerdo de sus nuevas generaciones,
tal y como se muestra en la siguiente nana:

Nana de Manoli

“Si el mi nifio se durmiera/ un terroncito de azucar yo le diera./ Duérmete mi nifio, no llores
mas/que viene el coco y te cogerd./ Duérmete mi nifio que tengo que hacer,/ lavar los pafia-
les y ponerme a coser./ Ro ro ro ro/ bendita la madre que te parié./ Ro ro ro ro,/ bendita la
madre que te parid./ El mi nifio esta dormido/ y no quiero despertarle,/ los muchachos de la
escuela estdn contando reales./ Duérmete mi nifio,/ duérmete ya./ Duérmete mi nifio,/ que
venara tu papa” (2).

Un elemento muy comun, en estas nanas, es la aparicién de una figura represiva, que incite a los
niflos/as a dormir a partir de un sentimiento de miedo. Son figuras caracteristicas como el lobo o el
coco, reales o imaginarias, estas figuras son parte de su entorno mas cercano, dando lugar a una
mayor identificacion con aquello que se le esta cantando.

“Dentro de la musica tradicional, de esta comunidad especialmente ligada al sector primario,
agricultura y ganaderia, aparece de continuo descrito el ambiente mas significativo de su vida,
basadas en esas necesidades primarias en el vivir dia a dia, con los animales que les acompa-
fian. Entre las canciones que se hacen para arrullar al nifio, induciéndole al suefio, destacan
los supuestos cantos de los pajaros que despiertan al nifio y el topico del lobo como animal
maligno” (Barrios, 2002, p. 304)

Tal y como se muestra en la siguiente nana recogida, las madres, solian adaptar el texto de estas
canciones, para que formaran parte de un dmbito méas cercano al del nifio. Los hermanos o herma-
nas, pasan a formar parte de la unidad familiar del nifio también en las canciones. Las familias solian
ser numerosas, la madre tenia que hacerse cargo a veces de mas de tres hijos, es por ello que esta-
blecer una serie de pautas y conductas comunes en todos, le facilitaba la labor y el dia a dia. Los
hermanos mayores, eran una muestra de los pasos a seguir para los mas pequefios y también com-
partian en innumerables ocasiones la labor de su cuidado.

Duérmete nifia chica

“Duérmete nifia chica, / que viene el lobo, / y se lleva a los nifios, / que duermen poco. / Co-
mo Manolo, / como Atanasio, / como Joaquin, / duérmete nifia chica, / que viene a por ti/ que
viene a por ti.”

“Refiriéndonos a las nanas, nos situamos ante un repertorio melédico monoétono y repetitivo,
caracterizado por tipicas férmulas, entre las recogidas aparecen: (na, na), (ro, ro), (ea, ea)” (Diaz,
2006, p.42). En las nanas de las comarca de Vegas Altas, estos elementos juegan un papel muy im-
portante, la mayoria de las nanas recogidas, contienen este repertorio de formulas diminutas con las
gue a través de la monotonia y la repeticion se produce una sensacion de relajacién en el nifio que
finalmente le lleva al suefio. Muchas de estas repeticiones siguen el ritmo de balanceo propio del
cunear de la madre al bebe.

Levadntate Segunda

“Levdntate Segunda,/ Levantate al instante,/ Que el nifio pide agua,/ Levantate y no tardis,/
Ro ro ro ro ro,/ El nifio se durmio,/ Ro ro”.



6 Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

Las nanas, aun siendo un repertorio ligado a la infancia, reflejan sentimientos y emociones que la
madre expresa a su hijo.

“En algunos sitios como en Portugal, las canciones de “embalar” tienen tematica religiosa, en
otros sitios es normal utilizar Romances de Pliego y en otros muchos sitios, la madre contra-
fracta una melodia conocida con un texto improvisatorio en funcién de lo que le sugieren sus
sentimientos y su corazén” (Olarte, 2005)

IMAGEN 1: MATERNIDAD

FUENTE: Imagen cedida por la informante J. Hidalgo de su fondo personal.

Esta primera interaccion musical madre-hijo/a después del nacimiento, muestra ya una diferencia-
cién en cuestion de género. Las canciones de cuna, forman parte de uno de los repertorios mas re-
cordados por las informantes. Aunque la memoria en esta primera infancia, es muy selectiva, y son
pocas las situaciones y sensaciones que mas tarde se recuerdan, las nanas, al mostrar la unién con
personas tan cercanas y desprotegidas, forman parte de los gratos recuerdos que la colectividad
mantiene.

La mujer que muestran estas canciones, es una mujer, que tiene que hacerse cargo de las labores
del hogar a la vez que preocuparse del cuidado de varios hijos, por ello utiliza algunos recursos en
estas manifestaciones musicales para facilitarse las actividades, ya sea con el uso de secuencias re-
petitivas que inciten al suefio, personajes que sugieren temor o comparativas con los hermanos ya
mayores.

El primer suefio aparece tefido de la realidad de una mujer, que canta su cotidianidad y empieza a
tomar al bebe como oyente, a quién no solamente intenta dormir, sino transmitir toda una serie de
sentimientos y emociones.

2. Canciones infantiles.

Las canciones infantiles recogidas muestran de una manera muy clara aquello que la sociedad pre-
tendia transmitir a los nifios y nifias.

Las canciones infantiles que la nifia manejaba en su infancia estaban relacionadas con juegos como
el corro o la comba. Entre las canciones infantiles recogidas, las que predominan son las referentes a
juegos de corro, la interaccion entre nifias en este tipo de juegos de manera habitual permitia la
creacion y uso de canciones muy diversas. Estas canciones, no estan exentas de roles y prototipos
de género. En muchas, se incluyen textos que buscan la preparacion de la nifia a la vida doméstica y
a la total sumision a las érdenes normalmente de la madre. Apareciendo el padre como represor de
las conductas inapropiadas.

La asociacion madre e hija, se manifiesta como una relacién de sumision mutua al rol paterno y en-



7 Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

seflanza, aprendizaje entre ambas, la hija debe obedecer a su madre, ya que es la que debe trans-
mitirle las actividades y conductas asociadas a su sexo y que en un futuro debera también desempe-
fiar. La siguiente cancién de corro, muestra como la nifia debe anteponer el mandato de la madre, al
juego, sin dejar de renunciar al favor de sus amigas.

Buenas Tardes Amiga

“Buenas tardes amiga,/ me voy a retirar./ Espérate un poquito, / que vamos a jugar./ Por
hoy es imposible./ Pues que tienes que hacer./ Lo que mi buena madre,/ me sirva disponer./
Un beso quiero daros./ Nosotras a ti dos./ Adids amigas mias,/ Adios, adios, adios./ La espada
de mi cadete,/ dicen que la tengo yo,/ la tiene una amiga mia,/ clavada en el corazon”.

La aparicion de la figura del padre como sancionador, se muestra también en estos textos infantiles.
Mientras la madre es la que instruye y dispone, teniendo que ser obedecida, tal y como mostraba la
cancién anterior, es el padre sin embargo, el que aparece como figura de dominacion y de firmeza,
imponiendo los castigos.

En Cadiz hay una nifia

“En Cadiz hay una nifia./ Que Catalina se llama, jay sil,/ Que Catalina se llama./ Todos /os
dias de fiesta,/ su padre la castigaba, ay sil,/ su padre la castigaba./ Porque no queria hacer,
lo que su madre mandaba, ay sil,/ lo que su madre mandaba [ ... ] .

Las labores que las madres encomendaban a las hijas, iban dirigidas sobre todo a la esfera domésti-
ca. Asi estas primeras canciones asocian a la nifia con tareas como cocinar, lavar o planchar o el cui-
dado de los méas pequefios.

Las cuestiones de la ronda, a la que debera enfrentarse la nifia una vez haya adquirido cierta madu-
rez, empiezan a mostrarse también en estas canciones. Son habituales los dialogos entre un hombre
y una mujer, en el que se proponer salir o iniciar una relacién.

“La mayor parte de estos textos presentan dialogos en los que aparecen al menos dos perso-
najes: un chico pretendiente y una chica pretendida. Las nifias en sus juegos reproducen es-
tas situaciones de galanteo, pasando de un personaje a otro y dramatizando a veces, espe-
cialmente en los juegos de corro, acciones presentes en el texto, a modo de preparacion, pa-
ra cuando, pasados unos afios, en realidad deban enfrentarse a tales situaciones.” (Diaz,
2006, p.47)

Al pasar por Toledo

“Al pasar por Toledo me corté un dedo,/ me hice sangre, / y una nifia muy guapa,/ me dio un
pariuelo para limpiarme./ Le djje sevillana,/ rosa temprana, clavel de amor./ Vente conmigo al
baile,/ y bailaremos en el balcon./ El vapor, va por agua,/ va por arena,/ va por el sol./ Se
despide llorando./ Adiés morena./ Adids, Adios”,

Estas canciones de juegos en los que nifia habla por boca del hombre, muestran una posicion privile-
giada por parte del mismo, ya que es el hombre el que puede elegir con que chica empezar a rondar
o incluso con que chica quiere casarse. Mientras que la chica a veces ni siquiera puede rechazar esta
peticion, por miedo a quedarse soltera o bien es la que lamenta el rechazo del hombre.

Para mayor identificacion con el propio sexo estas canciones infantiles suelen tener como protagonis-
ta a una nifia 0 mujer que es la que maneja 0 aparece como agente en la situacién. Tal y como
muestran por ejemplo las canciones recogidas “Soy /a reina de los mares’ o “La sefiorita Pepi ™. En
algunos casos aparecen también como canciones en primera persona.

Soy la reina de los mares

“Soy la reina de los mares,/ ustedes lo van a ver,/ lo van a ver./ Tiro mi pafiuelo al suelo,/ y
lo vuelvo a recoger, a recoger./ Pafiuelito, pafiuelito,/ quién te pudiera tener,/ guardadito en
el bolsillo,/ como trozo de papel,/ de papel”.

Los valores sociales de las canciones tradicionales infantiles, les otorgan un lugar importante para
construir modelos de género y hacer que los nifios y nifias se identifiquen con uno u otro. En el caso
concreto de las canciones infantiles no son sélo los textos los que muestran una diferenciacién de
género, sino también los mismos juegos y formas en los que estas canciones hacen su aparicion.



8 Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

Jugando a la pelota.

“A mi una los hombres fuman,/ y las mujeres fuman papeles,/ y los chiquillos fuman pitillos,/
¥ las muchachas cogen la plancha,/ para planchar los vestiditos de su mama./ A mi una y a
mis dos,/ la media vuelta y el caracol”.

Las nifias empiezan a familiarizarse con situaciones a las que deberan hacer frente, las labores y la
ronda, son tematicas muy utilizadas. Llama la atencion en estas canciones su preparacion desde tan
corta edad hacia el matrimonio, como fin Gltimo al que debe llegar para dejar su estatus de nifia y
pasar al de la mujer, asi como el miedo a quedarse soltera. Las situaciones de respeto hacia su ma-
dre y su padre, aunque desde diferentes perspectivas también se muestran de una manera bastante
clara.

3. Canciones de ronda.

La concepcion clasica de ronda es la que define este tipo de canciones como el arte de cantar a las
mujeres, en las que éstas actian como receptoras y nunca como intérpretes. Aunque en este tipo de
cancion la mujer aparece como receptora, hemos podido comprobar que la realidad es muy diferen-
te.

Tal y como dice Bonifacio Gil “el empleo de rondas de enamorados ha decaido bastante en la provin-
cia de Badajoz”, (Gil,1931, p.57) hecho que se puede observar si se establece una comparativa con
el uso que todavia hoy se siguen dando a las canciones infantiles o de cuna, que se contindan utili-
zando de manera habitual.

“Formaba parte de un repertorio de juventud, propia de las mozas casaderas, donde la impro-
visacion corria por la boca de los jovenes que o piropeaban o ironizaban a las jovenes a las
gue iban cantando, y que la mujer ha sido la encargada de difundirlo en el ambito doméstico,
fuera del contexto propio de la ronda donde se improvisaba” (Olarte, 2011)

Con respecto a este tipo de canciones, merece la pena mencionar algunas peculiaridades, que se
pueden observar en los ejemplos recogidos.

La exaltacién de la femineidad de la mujer, aparece como un rasgo que se debe cuidar, sobre todo a
la hora de las relaciones sociales y en las salidas a los espacios publicos, ya que de ello depende, en
gran medida que el hombre centre su atencién en la mujer. La galanteria o zalameria del hombre, se
pone de manifiesto al resaltar o exagerar, las cualidades de la mujer por encima de las de un grupo
determinado, apareciendo incluso, casos de exaltacion identitaria a las mujeres pertenecientes a su
propia comunidad. “Los textos como ya es de prever, consisten en anhelos amorosos, quejas, y ala-
banzas a la muchacha a la que se ronda con descripciones muy poéticas y a veces bastante humoris-
ticas sobre sus encantos” (Gil,1931, p.57)

La cancién que se recoge a continuacion constata estos actos de galanteria por parte de los mozos,
hacia las mozas y por otra parte la preferencia hacia aquellas mujeres pertenecientes a su entorno y
concretamente a su comunidad. Este hecho era bastante comuin, ya que una de las normas sociales
no escritas, que durante mucho tiempo han pervivido en la conciencia extremefia es la de la union
entre personas de una misma localidad, lo que en términos antropolégicos se denomina endogamia.

“La tierra no era apreciada Unicamente por su valor econémico, sino por su valor social con el
resto de la comunidad. El caracter corporativo de la familia y la organizacién doméstica del
trabajo, se han asociado en una organizacion interna de la autoridad en la familia de tipo
patriarcal y al predominio de los intereses colectivos sobre los individuales. Este tipo de fami-
lia iba relacionada a una edad temprana del matrimonio de la mujer, a la presion por que se
casaran todos los miembros de la familia y a la consideracion de la solteria como un estigma
social. La movilidad geografica y social era considerada escasa y la endogamia local era el
resultado de normas matrimoniales restringidas tanto social como geograficamente.” (Bestar-
Camps, 1999, p.81)

Las muchachas extremenas

“Las muchachas que van a la plaza, / que pintaditas y que guapas van,/ sobre todo si van
arreglaitas,/ y con la faldita bien ajusta./ Y los hombres al verlas pasar,/ las contemplan con



9 Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

gran ilusion, / al momento se van detras de ellas,/ y le hablan de amor./ Son las mozas extre-
mefias, /las que nosotros queremos,/ son sus ofos tan bonitos,/ como la luna de enero./ jAy
extremenal, jcuanto te quiero!,/ jAy extremenial, ; Por ti, me muero!.”

En estas canciones de ronda, en las que la sexualidad se empieza a hacer patente en los mozos y
mozas a los que va dirigida, comienzan a aparecer una serie de imposiciones sociales y tabus con
referencia a la mujer. En la ronda, la mujer debia atraer la atencion de los hombres, pero mante-
niendo siempre su condicién de inocencia y virginidad. La conducta social establecida como valida,
era aquella, en la que la mujer se mantenia virgen hasta el matrimonio. Por ello, en algunas cancio-
nes se hace referencia, a la necesidad de ser cauta ante las posibles proposiciones contrarias a este
hecho del género masculino. Y sin embargo, no se suele hacer referencia de manera explicita al acto
sexual, haciéndose visible como el ideario social modifica a través de metaforas aquello prohibido,
evidenciando los temas tabus.

IMAGEN 2: DE NINA A MUJER

FUENTE: Imagen cedida por la informante J. Hidalgo de su fondo personal.

“En la tradicion oral se ha considerado que la obscenidad alcanzaba un nivel mayor a nivel
verbal, que consistiria en emplear palabras indecorosas, porque ofenden el pudor, el decoro
de las personas”(Dominguez, 2006, p.3). Debido a esto, en algunas canciones aquella termi-
nologia ligada al sexo no aparece de forma explicita, excepto en aquellas canciones cuya fun-
cién es la picaresca y el humor considerado de adultos. “El tépico de los tabus linglisticos, ha
servido para explicar en muchas ocasiones, las diferencias sociales entre los hombres y las
mujeres.”(Buxé, 1991, p.70.)

El estudiante

“Un estudiante, / que siempre me sequia./ Me decia vida mia,/ te quiero con pasion./ Mira
que en Mayo,/ termino mi carrera,/ y en esta primavera,/ nos podemos casar./ Con el estu-
diante un dia,/ en el baile me cité,/ y loca pos sus promesas,/ mi amor todo le entregué./ Chi-
quilla quiero,/ besar tus labios rojos,/ y ver tus lindos ojos, /que queman al mirar. /Y en e/
corazon, /que me latia palpitante, / oi una voz que me decia,/ con mucho dulzor./ No pienses
mas,/ en el amor del estudiante,/ que es una farsa del amor./ Las flores ya florecieron,/ y
Mayo se marchito,/ amor que me quiso tanto,/ en Junio se me acabo./”

La cancion del estudiante que se acaba de mostrar, es un ejemplo clarisimo de dos requisitos im-
prescindibles que las mozas tenian que tener en cuenta en el acto de la ronda. En primer lugar, no
dejarse influir por aquellos a los que no conocian de su entorno cercano, ni de aquellos que por di-
versas circunstancias no podian estar durante un largo periodo de tiempo en la misma ciudad, ya
gue esto generaba desconfianza. En segundo lugar, no entregarse al acto sexual antes del matrimo-
nio.



10 Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

En algunas canciones, también se evidencian, estas prisas, por dejar de estar soltera, y pasar a tener
un status diferente. En la edad de rondar el ideario social marcaba una serie de actuaciones inade-
cuadas tanto para el hombre como para la mujer. Del mozo que rondaba se esperaba que, supiera
mantener el pacto social no escrito, de respeto hacia la moza, hasta el momento de la pedida al pa-
dre de la misma, asi como todo un ritual previo de cortejo.

La cancion que se expone a continuacion muestra algunas evidencias de la posesidon masculina en
referencia a la mujer “Mi novia es la mas guapa” y “ha de ser mia” son algunas de las frases que lo
reflejan. Con el noviazgo y el posterior matrimonio, se entendia que la muchacha dejaba de ser po-
sesién del padre que debia encargarse de mantenerla, y protegerla de las actuaciones sexuales pre-
vias al matrimonio (y honrarse de esta manera, no sélo a si misma, sino a toda la familia) para pasar
a disposicion del novio que se apropiaba de estos atributos, tan decorosamente guardados.

Los mozos de Villanueva

“Los mozos de Villanueva,/ van murmurando que no me caso, /porque dicen que mi novia,/
anda con otro,/ yo no hago caso./ Y a los mozos,/ que van a rondar,/ siempre les suelo can-
tar. /Mi novia es la mds guapa, /que hay en to Villanueva,/ y aunque se oponga el mundo,/
ha de ser mia, / pues yo la quiero”.

Las oposiciones por parte de alguna seccién de la poblacién, a la ronda entre dos mozos, es otro de
los temas que aparece en este tipo de cancion de manera muy habitual. En la cancién anterior, se
observa como el mozo se enfrentaba a la oposicion de sus amigos, para seguir con su novia. La fa-
milia formaba una parte muy importante de todo este ritual de cortejo, para que se llevara a cabo y
terminase con el final esperado (es decir la boda) debia existir un pacto y una aceptaciéon entre las
familias, sobre todo por parte del padre de la novia que era a quién se pedia la mano de la mucha-
cha.

La cancién de ronda es manifiestamente uno de los repertorios que mas permite profundizar en los
roles asociados a la mujer, al ser ésta una etapa de imposiciones sociales y cuidado de temas tabus.
Las diferentes actuaciones dependiendo del género se hacen muy visibles y permite analizar de una
manera muy clara todo el entramado de relaciones entre géneros que empiezan a estar presentes.
Todo esto forma parte del aviso previo a uno de los ritos de paso que las canciones tradicionales
reflejan como mas importantes, el paso de la mujer de soltera a casada, o0 de moza a mujer. Es en
este momento cuando se produce la muerte simbdlica de la “moza” y aparece un nuevo reflejo de la
misma, en la mujer casada que debe hacer frente a nuevas situaciones.

4. Canciones de boda.

La boda, tal y como se refleja en las canciones tradicionales, supone un rito de paso de gran impor-
tancia de la mujer, que pasa de ser dependiente del padre a independizarse y formar un hogar con
su marido. En las canciones se muestran de manera muy clara los estatus por los que la mujer se
sucede, desde una condicién inicial normal, de vida familiar bajo la supervisiéon del padre o cabeza
de familia, a un estado marginal en el que debe guardarse de realizar ciertas actitudes durante todo
el periodo de ronda y noviazgo y un estado normal final, en el que ya inicia su nuevo recorrido con el
marido. “En el climax de los ritos de transicién del ciclo de la vida, el individuo renace (neéfito) como
persona nueva y mas madura, se le ensefian sus nuevos roles, y es de nuevo apto para incorporarse
a la vida comunitaria.” (Marcos Arévalo, 2000, p.15)

Francisco Tejada Vizuete refiere que las alboradas, rondas, y romances de boda, “no son tan abun-
dantes en la Baja Extremadura pero si superabundantes en la Alta Extremadura” (Vizuete, 1980). Sin
embargo, en la comarca de Vegas Altas del Guadiana, ain se conservan algunas canciones relacio-
nadas con este rito. Su importancia se muestra, en tres momentos diferentes, en los que la musica
se hace protagonista, durante todo el proceso ritual. Los dias anteriores a la boda, en los que se
efectla la pedida de la novia, con sus correspondientes canciones, durante el acto mismo de casa-
miento en el que se canta, y durante la noche de bodas.

Como manifestacion anterior al propio acontecimiento de la boda, aparecen las canciones de pedi-
da. “El pedio se hacia yendo los padres del novio a casa de la novia con los invitados de ambas par-
tes. Después de exponer el padre del novio el objeto de la visita tiene lugar el refresco. Después se



11 Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

verifica, por parte de los padres del novio, la entrega de la novia.” (Gil, 1931, p.120)

Durante el dia mismo de la boda, aparecen algunos tipos de alboradas, que se cantaban por la ma-
flana, con instrumentos tradicionales ante las casas de los novios. Antes de la boda o después se
cantaban también una serie de canciones, donde se hacia referencia a las cualidades que la mujer
debia llevar al altar, como son la pureza o la lealtad hacia su futuro esposo.

La lglesia se llumina

“La iglesia se ilumina cuando tu entras,/ y se llena de flores donde te sientas/, donde te sien-
tas nifia; ya te saliste,/ ya se queda la iglesia solita y triste./ Lleva la novia una estrella,/ en la
punta del zapato,/ lleva la novia una estrefla,/ con un letrero que dice: viva quien se va con
ella,/ ole, ole, ole, ole,/ viva quien se va con ella./ Ese ramito blanco que has estrenao,/ signi-
fica pureza la que has llevao,/ la que has llevao nifia, la que has llevao,/ ese ramito blanco
que has estrenao”.

En estas canciones el andlisis de los textos muestra cédmo existen una serie de vinculos de la joven
gue se casa con determinados objetos simbdlicos, ligados a caracteristicas como la pureza, requisito
que se venia inculcando desde etapas anteriores como primordial. La asociacion del color blanco con
la pureza no tarda en aparecer, ya sea haciendo referencia al ramo o los vestidos. Aparece el doble
sentido de estrenar algo nuevo y blanco a la vez que estrenarse en su matrimonio. Debido a los ta-
bues impuestos en este sentido, que no favorecian la comunicacién ni el conocimiento de la tematica
de tipo sexual, la muchacha llegaba a este momento de su vida con un gran desconocimiento, lo que
favorecia una actitud de incertidumbre, miedo y sumision.

IMAGEN 3. MATRIMONIO

FUENTE: Imagen cedida por la informante J. Hidalgo de su fondo personal.

La noche de bodas constituia otro de los momentos en los que aparecen canciones de tipo tradicio-
nal, cuando los novios estaban en su nueva casa algunos miembros de la familia esperaban en la
puerta, cantando una serie de canciones y acompafiandolos durante la madrugada. “De bodas tam-
bién ser conservan en diferentes formas como alboradas que se cantaban en las madrugadas para
despertar a los novios el dia de la boda” (Barrios, 2004, p.304)

Esta noche a la novia

“Que contenta estd la novia,/ que va a salir de soltera,/ mas contento estad el novio,/ porque
va a dormir con ella./ Esta noche a la novia,/ esta noche a la novia,/ esta noche a la novia, /
le toca decir acuéstate primero,/y apaga el candil./ El novio le dio a la novia,/ un anillo de oro
fino,/ y ella su pureza que vale mas que el aniflo” (3).

Las actitudes que deben tener los novios en la noche de bodas, es uno de los temas mas recurren-
tes. Al igual que en la ronda, el hombre es quién debe tomar la iniciativa, mientras la mujer aparece
como subordinada y totalmente desconocedora de las actitudes con las que va a encontrarse. En



12 Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

estas canciones suele aparecer también un cierto tono satirico, vinculado ya a la ruptura con los ta-
bules de tipo sexual.

Otro aspecto de analisis importante en las canciones de boda es la distribucién que ya se va estable-
ciendo con referencia a la esfera de produccion. El marido va apareciendo como el encargado de
proveer la riqueza al nuevo grupo familiar, mientras que la mujer aporta a la unién la riqueza
“espiritual”. Estos vinculos con respecto a la esfera de produccién, van a influir en otros aspectos
como la relacién espacio publico asociado al hombre y espacio privado asociado a la mujer, que pue-
de ser analizado también a partir de los textos de musica tradicional.

5. Canciones de defuncion.

La dltima etapa del ciclo de la vida, la constituye la madurez y el fallecimiento de los individuos. Du-
rante todo el recorrido por el ciclo vital, se ha evidenciado como las canciones son un reflejo de la
vida y roles de las mujeres, teniendo cada una de estas fases una serie de peculiaridades que nos
han permitido conocer datos de gran interés.

De la senectud de la mujer no se conservan canciones especificas. Las referencias a la mujer ya an-
ciana son muy pocas, mas alla de algunos casos de cancién satirica. Puede deberse a que en este
sentido, la mujer ya ha completado la funcién social que la sociedad habia determinado para ella,
casarse y sobre todo tener y criar a unos hijos. Anteriormente cuando habladbamos de ritos de paso,
se hacia referencia a las diferentes etapas que los siguen, la mujer anciana esta inmersa en el punto
de espera ya que se encuentra entre la calmada situacion de haber completado sus funciones y a la
espera de la finalizaciéon de las mismas. En esta etapa la mujer no actla desde una posicién tan acti-
va como en las anteriores, es mas bien la que se encarga de revisar y controlar que las nuevas gene-
raciones sean quienes se ocupen de cumplir todas las funciones que les han sido entregadas por la
colectividad.

En el caso del fallecimiento del marido, antes que la mujer, la misma deja de lado muchas de sus
funciones y actividades en pro de mostrar la pérdida de su marido y también varén sustentador. El
periodo de luto va a tefiir de negro, no sélo su ropa, sino también su vida cotidiana. Mostrar social-
mente el dolor, da lugar a una pérdida reconocida y compartida por la comunidad. En este caso tan
concreto, la mujer dependiente durante muchos afios del marido, se siente en cierto modo perdida
en el mundo y lo que puede hacer es reivindicar la posicion de éste en el grupo aun cuando no se
encuentra entre ellos con unas conductas determinadas.

Mediante el trabajo de campo no se recogio ninguna cancion de esta etapa. Bien es cierto, que aun-
gue algunos folkloristas referencian la existencia de las mismas en la Baja Extremadura, la perviven-
cia de éstas en la mente de las nuestras informantes es casi nula. Matilde Olarte, cita la existencia de
canciones de animas dentro del repertorio popular espafiol (Olarte, 2011).

En la cultura extremenia, el fallecimiento de una persona dentro del nicleo familiar, supone un senti-
miento conjunto de dolor y de empatia con aquellos que mas lo sienten. Esta Ultima fase est4 mar-
cada en gran medida por la muestra del dolor desde un punto de vista social. Es por ello, que se to-
man medidas que neutralicen los posibles resquicios de alegria o de pretensiones de seguir inmedia-
tamente con el cauce de la vida, durante un periodo establecido de tiempo. La mujer llevara a cabo
una serie de actuaciones ligadas a poner de manifiesto exteriormente su dolor, por ello aparece el
luto en las vestimentas, que se mantendra durante un periodo de tiempo, y que engloba incluso fes-
tejos como las bodas.

En el caso concreto de que en la familia de una novia que va a contraer matrimonio, ha fallecido al-
guien en el periodo que el luto establece el vestido que la misma debera usar durante el matrimonio
habria de ser negro. La mujer también debia encargarse del velatorio, en muchas ocasiones incluso
de la preparacion del fallecido. “Los rituales en torno al fallecimiento son estrategias simbdlicas que
regulan las relaciones entre las personas y las culturas” (Olarte, 2011)

En este Gltimo rito de paso el camino de la vida a la muerte, también aparece acompafiado de can-
ciones tradicionales y la mujer sigue teniendo un papel que desempefiar. Las llamadas “plafiideras”
ademas de ser un gran ejemplo de esto no sélo aparecen en esta zona concreta, sino en toda la re-
gion y gran parte de Espafia.



13 Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

La mujer en muchas culturas esta asociada a los rituales tanto de vida como de muerte, en cierto
sentido se busca que al igual que cuidan de sus hijos, honren a los que no estan. Ya el antropélogo
Levi-Strauss hablaba de la importancia de estos opuestos vida/muerte en la vida cultural de cual-
quier persona, ya que es a través de los diferentes opuestos es como se afianzan diferentes normas
y conductas (Levi-Strauss, 1979).

En el caso de la mujer, los opuestos vida/muerte, le siguen durante el ciclo vital, quedando en sus
manos no solamente traer al mundo y cuidar a los hijos, si no también ayudar y cuidar a aquellos
gue no pueden valerse por si mismos ya en sus ultimos afios y hacerse cargo ademas de todo aque-
llo que conlleva el fallecimiento de una persona cercana. La siguiente cancion de animas, muestra el
ideario social, en torno a las almas que perecen y todo el recorrido que hacen hasta llegar al otro
lado del camino.

Cancion de animas

“A la una un fuerte grito,/ el corazon me devora,/ nadie se acuerda de mi,/ dice el anima mas
sola./ A las dos entre las llamas,/ se oye, con tristes lamentos./ Acuérdate de las almas,/ que
estan pasando tormentos./ A todo mortal convidan,/las almas en general,/ para que alivien
sus penas,/ en el relof que va a dar./ A las tres, en general,/ las animas nos avisan,/ para que
las aliviemos,/con oraciones y misas./ Herederos a las cuatro,/ nuestras penas hacéis dobles,/
porque no habéis repartido,/ esa limosna a los pobres./ [ ...]"

“Ciertamente la categoria de mujer que se muestra en los textos de canciones tradicionales
acaban imponiéndose como realidades, proponiendo un orden y confiriéndoles un fundamen-
to que hace concebirlas como algo natural. Estas categorias, musicalmente establecidas y re-
forzadas, en el ambito social son de importancia primario en tanto en cuanto determinan posi-
ciones, relaciones y limites a éstas” (Diaz, 2006, p.53)

A partir de las canciones es posible hacer un recorrido por el ciclo vital de la mujer, prestando aten-
cion a los roles que se asignan a su género. Convirtiéndose la masica en un elemento de transmi-
sion, reproduccion y afianzamiento de formas de vida, comportamientos y actitudes.

Las canciones tradicionales mantienen una funcién social aplicadas a un contexto concreto, que en
algunos casos pueden tener una doble accion, ya sea orientando o reconduciendo determinadas
comportamientos o haciendo evidentes algunos problemas sociales cuyos valores reconocidos 0 no,
terminan siendo rechazados o validados (4).

NOTAS AL PIE

(1) En este sentido se manifiesta Susan CAMPOS, en un interesante articulo para profundizar ¢Una
Musicologia Trans- Feminista?, en: http://www.susancampos.es/blog/genero-cuerpo-musica/

(2) La melodia de esta cancion es una adaptacion realizada por dos musicoterapeutas extremefios,
Manuel Sequera y Ana Dominguez sobre el texto de una cancion tradicional extremenia.

(3) Esta cancién ha sido tomada como ejemplo del “Cancionero Popular Extremefio’ de Antonio Gui-
sado Tapia.

(4) M2 Jesus, BUXO, Antropologia de la mujer. Cognicion, lengua e ideologia cultural. Barcelona,
Editorial Anthropos, 1991, p. 200.

BIBLIOGRAFIA CITADA

BARRIOS, P. (2002): “Los animales en la musica de tradicion oral. Los cancioneros, la danza y el bai-
le”, en MARCOS, J. (coord.), Los animales en la cultura extremeria, Badajoz, Editorial Carisma.

BARRIOS, P. (2004): Fuentes y metodologia para el estudio de la musica de tradicion oral en Extre-
madura, Fregenal de la Sierra, Federacion Extremefia de Folklore.

BUXO, M.J. (1991): Antropologia de la mujer. Cognicion, lengua e ideologia cultural, Barcelona, Edi-
torial Antrophos.



14 Rhvvaa, 6 (Junio 2014)

DIAZ, S. (2006): “Construccion de modelos de género a partir de textos de la tradicion oral en Extre-
madura (Espafia)”, en A/BR. Revista de Antropologia lberoamericana, vél 1, Nim. 1, pp. 40-
61.

DOMINGUEZ, J.M. (2006): “El retrato erético femenino en el cancionero extremefio”, en Revista de
Folklore, Nam. 307, pp. 1-8.

GIL, B. (1931): Cancionero popular de Extremadura, Badajoz, Centro de Estudios Extremefios.
GUISADO, A. (2002): Canciones populares extremefias, Mérida, Consejeria de cultura.

LEVI- STRAUSS, C. (1977): Antropologia Estructural, Buenos Aires, Eudeba.

MERRIAM, A. (1992): Anthropology of music, Chicago, Northwestern University Press.
MARCOS, J. (2000): Etnologia Regional de Extremadura, Badajoz, Junta de Extremadura.

OLARTE, M. (2005): “La imagen de la mujer y la musica como transmisora de la tradicion oral musi-
cal” en £/ conocimiento del pasado, Salamanca, Plaza Universitaria, pp. 407-424.

OLARTE, M. (2011): “La mujer espafiola vista a través de la mirada urbana: los primeros investiga-
dores extranjeros en trabajos de campo antes de la Guerra Civil Espafiola” en Mujeres en /a
Historia, el Arte y el Cine. Discursos de género, variantes de contenidos y soportes: de la pa-
labra audiovisual, Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, pp. 71-8.

RAMOS, P. (2003): Feminismo y Musica, Madrid, Narcea.



	as
	c

